**诸佛正法贤圣三宝尊，从今直至菩提永皈依。**

**我以所修施等诸资粮，为利有情故愿大觉成。**

我们继续菩提心的部份在大圆满前行引导文当中不共内加行的第二个部份。第一个是皈依；第二个部份是发菩提心。发菩提心里面我们之前讲了四无量心。就是先讲平等舍，舍无量心。然后再有慈无量、悲无量和喜无量。之后我们就在继续把菩提心，很重要的因为菩提心是大乘佛教的核心和脊梁。最主要的道路，所以菩提心的分类我们可以先讲一下：

第一依据菩提心的大小可以分为：国王式的发心；牧羊人式的发心；船夫式的发心这三种。当然最大的发心是牧羊人式的发心。这个发心本身我们可以想任何人都有一种怨结，在世俗社会里面为他人着想的范围很窄，基本上很多人顶多为自己的家人着想，有些人多为家乡着想，有些人为拯救某些行业，多做一些事情，有些人在发心大一点为一个地区、一个国家或者我们地球这样一个角度着想都已经不可思议了。就这种的发心。在佛法里面来讲，他这个发心没有国界、没有种族、没有肤色甚至没有心体的差别。人和其他生命都包括在内，所有众生都是我们发菩提心的对镜，我们不能说我只慈悲特定的某一群人，某一种人或者某一种生命。这样的话我们之前学的“平等舍”已经没有了。那发菩提心的时候有些人有这样的疑惑说：我发了菩提心，但我的这种慈悲心也好，菩提心也好发了以后并没有那种能够真的利益他的实实在在的能力，所以我会感觉受挫折、失望。这个首先一个要从四无量心的愿力上面做一些修行，愿我能够利益众生，在不久的将来尽快的能够实现。要尽快实现的话只是光有愿也不行，也要有行动。行动上面我们要好好的多学习多禅定。闻思修，戒定慧的修持上面努力，这样的时候能够把我们原来无能为力的、无法帮助的这种心呢甚至变为同甘共苦的一种心愿。转化成很有力量、很自然的、自在的正面的一种心。我不断在这上面做出努力、付出、有益的这种能力。所以这个是愿和心。那我们讲里面呢具体分了三种，世俗菩提心愿力的大小分为三种：一个是国王式的发心；一个是船夫式的发心；一个是牧羊人式的发心。

国王式的发心呢应该是说先自己成就，这个也适合一般大多数人的心态和他们的认知。所以先要自己先成就。就像你先富裕你才能布施。你先有学问才能给人教育。先有技术然后才能用这个技术帮助别人，所以这个是一种通常的想法。所以为了普天之下或者时空当中的一切生命，我没有忽略甚至一个生命排除在外，愿所有生命能够提升他们内在的境界，最终成就正觉。所以以这种的发心相当于国王式的发心。国王需要有一种能力，先要雄居族群，自己有一席这地，有一种能力才能造福百姓。才能够发挥自己的能力。所以说先要当国王才能治理国政。一样的，我们先要成佛，才能利益所有的众生。引入成佛的道路。所以做出这种承诺菩提心会越来越增长。所以最后自己成佛以后，先前所发的愿力自然也会成熟。因为这种的愿力回到以报身、化身的方式来利益众生，这种国王式的发心就是广大娱乐的这种发心。

第二种发心呢就是船夫式的发心，所以乘客和船主一起坐船，如果船毁了大家都没有办法渡到彼岸。所以自己与所有的众生同舟共济。把众生看做和自己一样有这种慈悲心。我甚至不想众生比我晚，在很短的时间尽快成佛。我希望他们如果不能比自己早的话最好也能和自己一样的方式共证佛果、同登彼岸，发这种的心。这种修的时间比前一个要更短一点，但这个要经过七大阿僧祇劫的这种修行，这个可以看释迦牟尼佛过去的修持的时候也是这样子。那国王式的这种发心呢甚至从显宗的角度来讲花的时间更长，如果只是这种心态的话要三十三大阿僧祇劫的这种方式成佛，那船夫式的修行呢会以七大阿僧祇劫的时间成佛。

那牧羊式的发心呢，牧人比较担心羊群，把他们放在更安全的地方，自己身处在比较危险的地方。所以有狼或者其它动物袭击的时候害怕从背后有袭击，所以牧羊人始终要站在羊群的背后，不让它们受到侵害。觅食水草啊又把它们放到前面，自己跟随其后。所以发这种发心的人希望所有的众生先于自己成就佛果，自己留到最后。这种悲愿发心无与伦比。把这种发心叫做牧羊式的发心。先要度尽所有的众生，所以以成佛的速度来讲，以这种牧羊式的发心能够三大阿僧祇劫成佛。所以过去有很多像观世音菩萨、文殊菩萨都是类似于这种方式来成就，所以当然这个就是说一般修行的人能够发心到这个程度，有世间安乐利益的时候呢也会抢着去争，不会优先让于别人，也有这样的人，比如自己有好吃的东西放一盆的时候，她让别人都吃饱她才很开心。甚至她不吃都可以。还有一些呢就像我们一起吃，比较公平的，你一下我一下这种吃好像差不多类似的这种。还有一些是我先尝一下，我多尝几口，我如果有能力会做这道菜的话，以后可以帮助你们做。类似的这个意思。我自己先吃饱，然后再来关心其他人有没有吃饱这样的一种状态。当然这是比喻不一定，但大体上面是这样的一个意思。然后就是说菩提心用修行成就的不同，也可以根据自己的境界不同，修行的阶段不同，证悟的阶段不同而发不同的菩提心，根据自己的这种成就和境界，这里可以分为胜解行发心、清净意乐发心、异熟发心、和断障发心这四种。清净意乐的发心意思是说我们开始修行菩提心的时候我们不断的训练自己让自己心中的我慢啊、五毒啊不断放下，这个过程按照佛法修行的次第就是五道十地。五道哪五道呢？就是先积累资粮、积资净障的一个道路。然后集积净障到一定程度的时候呢基本上能够了义空性的一些道理，越来越知道，而且你有把握不堕到下三道这样的一个加行道。然后真正的证悟到空性，和以及进一步空性的完整的证悟过程。这个就是十地的一个过程，然后最后究竟成佛。这是五道十地圆满的过程。这里面就是说第一个胜解的发心主要讲的是资粮道和加行道的这个过程当中一个修行，就是胜解的发心。胜解的发心当中开始的时候我们学会了怎么样去训练自己的心。修行到一定程度的时候会觉得以前没有智慧解决的一些问题烦恼，包括内在的这些情绪的问题，某种程度上一些无法逾越的障碍，包括嫉妒啊、怀疑啊、傲慢啊、贪嗔啊这些在我们集积净障的过程当中，包括修行十善，驱除十恶，先建立对于因果的信心，然后进一步对殊胜的法产生欢喜心。然后皈依佛门，当然这个是皈依佛门内容上面进一步了解把皈依三宝本身都当做心灵的道路。然后进一步不断积累资粮。我们的负面的烦恼业习逐渐减少，然后这个时候资粮道的过程这些都包括在胜解发心里面。胜解心的发心里面不断的明白，渐渐的增上一个明白的过程。

然后从资粮道慢慢进入加行道。加行道分为四种过程，暖位、顶位、忍位、世第一法位这四种。先有积累资粮，集资净障的这种力量推动下，我们内在的五毒，贪嗔痴越来越简少，然后资粮善根不断的增长。负面的业习不断减少，当中我们可以进入第二个部份就是加行道的过程。加行道、资粮道这些都在胜解行的发心里面。加行道其中分为暖位、顶位、忍位、世第一法位四种，所以暖位的时候呢，我们精进修行，福报自然增长。虽然我们不能从肉眼上面给别人看，从颜色上面给别人指出来，或者从重量上面给别人指出来我们的菩提心越来越增长，这个是无形当中的一种觉受，一种验相，所以这个部份就是我们说的暖位。就象我们火旺的时候拾柴放一些新柴的时候火旺起来已经感受到暖意。这种意思，不断的成熟、修行。然后这个阶段除掉了一些烦恼的障碍，所以内在不顺不调和的状态慢慢消解转为顺境。所以这个是暖位。暖位是修行稍微成熟一点了，已经有温暖了，开始内心当中有一些体受了。然后再进入顶位，顶位的时候我们原来杂念丛生，邪见啊，各种各样的怀疑都很多，颠倒见、妄念特别多。这些会障碍我们的修行，摧毁一念嗔毁百劫身？16.28一样，摧毁我们修行的功德、品行。我们怎么都出不起信心；怎么都会挑刺；怎么都会喜欢批评。怎么样都无法驱除内心怀疑的心。然后甚至从来都不怀疑自己的怀疑有没有真正的依据。我们是不是应该怀疑本身，知道自己贪嗔痴五毒消解的程度还不够，有时候这样子，所以一会又转到其它的业相上面，就是心不够稳定。所以在这个当中未进入顶位的时候邪见这些渐渐阻碍我们的力量被善业功德摧毁，所以这个过程的顶位，意思是说我们已经到达了驱除了不善的业，行持保有一切善的功德。所以这时候我们说这些功德，发愿的愿力，这些因缘逐渐的成熟。所以福报自然迅速的现前。虽然还在轮回里面，但是成就的日子指日可待。已经到轮回的顶端，再往上就是解脱。这是这样子。

这是暖位、顶位，顶位以后就是忍位。忍位的意思是说原来有些人听到空性的时候他听不进去，他很害怕。以前古代的时候也有，有些人可以接受，或者有些人根本不接受空性。很害怕，因为一切执著实有的这种情况下一谈到空性的时候，一谈到空性的时候还是很执恋实有的感受，很难接受。有些人只能接受人无我。五蕴及无我的概念能够接受，但是一切法都不真实的存在这种的上面并没有很强烈的见解上面的认知。它本身我们所谓不存在并不是否定现象的本身。而是不以我们平时感觉用器官来感知的这种方式来存在。不是这种面目。我们的感官不可信赖这上面要推翻的时候比登天还难。因为我们从小都有一种感官体认的现象世界是如此真实不虚的。所以在这个当下如果我们最后发现自己感官是有欺骗性的。或者他不能真正认识到现象的这种真实，或者现象的这种根本实存的状态。或者说现象的特性、性质，无自性的特质，可以这样说。也可以说是一种实相。所以实相的意思是说究竟的本体，这个很难了解。有些人读一些般若的这些空性智慧的教法到忍位的时候已经不害怕了，不再畏惧了。能够忍受空性的深意。一切诸法的实相。就是说修行一定有把握，不会再这种人为上面已以对空性了解证悟，使我们不会再一次投生到地狱、恶鬼旁生道里面，再进一步的话十地与法味的过程，在十地当中很快就进入世俗的这种地上面呢？第一法味就是说马上要进入菩萨的见道位，一地或者初地菩萨马上要证悟的状态。所以有的人需要很长一段时间自己累积资粮。但是到这个地方已经快要成熟了。当然在这个里面也有快和慢，即便你到了十地与法当中已经很接近了，但是这个当中修持的方法善巧不同也有时间的差别。

然后就是见道位。初地菩萨这个时候就驱除了烦恼情绪性的障碍，都已经基本遣除，开始证得胜义就是空性圆满的智慧。所以就是说有细微的所知的障碍还是有，但是粗大的烦恼障已经完全没有了。在资粮道加行慢慢从贪嗔痴慢疑这种五毒束缚当中渐渐解脱，就是我们讲的胜解行的发心。主要是记住菩提心的种类按照成就的不同分为四种：第一个是胜解心的发心；当中就有我们刚才讲的资粮道的修行和加行道的修行；加行道的修行分为四种：暖位、顶位、忍位、世第一法味这四种。所以这个是四种发心。总体的四种发心的里面胜解行的部份；然后清净意乐的发心就是开始证悟一地、初地或者见道位开始一直到七地之间被称为清净意乐发心。这时候因为已经有证悟空性所以进入这种胜意的境界。所以说佛所发的菩提心也是已经从世俗菩提心转为胜意菩提心，所以这个菩提心叫清净意乐的发心。然后从八地到十地这种的成就也是很大的功德接近圆满的一个过程。所以在这个当中异熟发心也是由清净意乐的发心不断增长，然后成为异熟，就是说果位快要成熟快要成佛的发心。然后最后是断惑发心，真正到圆满正觉、正等正觉这样子成佛的证悟佛地。因为这时候已经成佛了，没有任何疑惑、没有所知障了，没有任何业障，当然不会有任何烦恼障。因为这种被称为断惑的发心。所以我们在这个加行里面主要是专注在这个世俗谛的第一个部份资粮道和加行道上面做努力。当然也有些人肯定证悟了空证见这样子。可以在进一步的发心里面清净意乐呀，有些甚至达到异熟的发心也有可能，所以都是这样子，做这种的修持。

所以然后就是说菩提心，今天主要讲的菩提心分类吧。我们再进一步做另外一个分类。就是说如果以本体的这种发心，菩提心的这种本体可以分为：世俗菩提心和胜义菩提心。世俗菩提心又可以分为愿菩提心和行菩提心。愿之前我们已经讲过四无量心，慈悲喜舍无量的发心叫愿菩提心。

那行菩提心呢就是基于这四个愿力的引导下产生六度的行为，这个也像是我们去某一个地方旅行的一个地方我们有目标，比如像菩提迦耶这个地方我们愿意去朝圣，那开始的时候有这种愿心，愿为所有众生早日成佛成就正觉，我身体力行去朝圣。那以这种的发心。那之后这个发心有了以后呢才会进一步做准备。包括需要的这些资粮啊？包括穿着啊日用的东西啊？有各种各样的器具啊？或者那边很炎热或者需要带一些安全的装置包括手电筒啊、收音机啊、或者有些茶杯啊、买机票啊、联系那边的道友啊、车船上面做一些进一步的安排、回程的安排，所有这些的过程除了有愿望以外还有这个具体的计划和行动。最后是出发然后走在每一个地方。这个就像我们说的先有愿和行这两种菩提心。我们说发菩提心如果有了四无量心的这个支撑，得一种菩提心然后再加上布施呀，行持布施、行持戒律、行持忍辱、精进、禅定、智慧这些部份呢，行菩提心的部份。所以我们在日常生活当中也可以做另外一种比喻。说如果我们愿望上面说很实际的那我们每天都要上下班啊，有事情去做，这个也可以说我吃饭的时候我发一种愿，愿我身体健康、没有病痛、延年益寿。我愿意为了众生早日成佛我自己好好修行。能够成就来度化他们帮助他们。所以这种发心来吃饭的话也是一种的功德。或者说你愿意做某一种事情的时候你说我愿意去寺院佛堂做义工，做助理法物，心里能够想到这种的愿，愿我能够去护持佛法、弘扬佛法。愿所有的众生得益于这些法，获得离苦得乐、究竟成佛。所以这种是一种愿心，那之后呢你花周末的时间或者下班以后的时间来开始做道场上面的事情。包括有一些佛法僧法物的这些三宝象征的所依物对他们做一些礼拜啊、顶礼啊、清理啊、净化这种修行啊、忏罪啊、包括供鲜花水果其它的比如说荟供、火供参加这些。还进一步参加闻思修、以及戒定慧这些传授以及修行。所以实际在做那就需要靠你自己做走路啊骑车啊或者开车呀来回这样子的时候呢，这个是实际行动的一部份。实际行动的时候比如说我们放生的时候先有放生的愿望，再觉得放生的功德不可思议，救一条命。我们平时没有感觉说这个鱼天天在超市里面有的是。这种麻木是错误的，你如果想案板上的那条鱼呢是我的孩子，是我的先生太太，或者是我的父母亲，甚至案板上马上被宰的猪羊这些如果是你的话，你获得的这个病痛，不喜欢的各种处境，被惩罚、监禁种种一些事情的时候自己也面临愚昧而贪嗔犯业障，导致这样一些后果的时候自己很害怕，非常非常害怕，那这种身不由已，甚至有些人很害怕被别人偷窃或者一些惊恐的现象，那最惊恐的莫过于失去生命。这时候想我也要放生，就是十善之首为放生，一切善的功德当中最殊胜的一种。所以放生的愿望有了。之后呢就是参与，花一些钱财去布施，亲自去念咒加持的时候呢有持戒、有忍辱、有精进、在念诵仪轨或者前后当中有禅定。由此如果信心特别强大，或者智慧生起以后产生般若的这种内在的成熟，所以这些呢就是一种愿和行的一种例子。可以这样说，那资粮道和加行道上面的呢我们用世俗菩提心的愿和行两种来修行，透过闻思最终到达菩萨的果位，就是见道位。所以已经证悟了以后呢见道位见到诸法的实相明心见性，这时候我们说胜义的发心，真正胜义的发心呢不是依靠念诵仪轨啊，而是一种证悟的力量产生的这种有大的信心，有精进的修持而产生的一种证悟，这个在理上面说可以说很多但是真要没有体会的时候很难有感觉，就是这样子。所以这个主要是说有一部份，比如我们说八识当中呢就是我们一般都活在六识当中，包括我们学习啊、分析啊、推理逻辑啊这些都在六识当中，那第七识、第八识，第七识还是能够在特定的梦境当中啊或者这些有所体悟以外，到第八识的时候基本上除了实修以外其它的语言讲太多也没有太大的意义。如果能够把这个藏识的这种能量显现出来的时候呢会产生很多功德。修行的功德。所以在这个里面呢我们说就不用那么复杂的语言来转化这些修行的过程。像我们以前在《胜法宝鬘论》这里面都有嘛。如何把心转向法，这个有点像说心有不共啊这些下士道的一种修行，就是共同的这种。然后就是心愿法转向道的这个就是中士道的修行。愿道断惑的时候呢就是有点像上士道的修行。愿惑显真的时候呢像密乘道的这种的修行。所以在这个时候我们已经断惑了，已经到了这个程度，这已经显真或者这两种都在比较高位的修行上面。所以说关于胜义的修行没有办法有语言文字表达很多，你读一遍心经的时候也会讲到无色、受、想、行、识，无眼、耳、鼻、舍、身、意这些没有什么可执取的，一切都是自性空的显现。那这个上面不能落入断别，有些人就说没有的话我坚定的相信没有，相信没有的意思是没有存在的。相信有一个根本没有的东西好像才是真实、真理这样子。所以在这个里面呢去除这种常断及离四边八戏这种的，这里面我们所说的离于这种戏论，所以就是说有，这个就落入了常执实有执。无的时候很可能不小心落入单空、虚无、顽空、断边的可能。并不是就说有无都是，那这两个有点矛盾。本身有和无是不是都是，那有和无都不是那又走向另外一个，所以这几个边呢要离开，所以只有修行证悟以后才能够证到的。所以这是说这个部份的内容在后面有讲，我们不需要讲太复杂。然后我看现在几点……就是我们可以还有一些戒学上面的，戒学上面的留到下一次讲，主要是前面的菩提心的几种分类，这个已经讲了，我跟大家再总结一下：第一个发心呢就是菩提心的大小的发心，差别而分的就是：国王式的发心，先自己成就，后利益众生；牧羊人式的发心呢让众生先成就，我再成就。然后依他们的修行境界不同而发的心呢就是胜解行这种发心；清净意乐发心；异熟发心；断障发心四种。在这个里面呢我们说胜解发心这个在前行里面提到的特别多，在这个里面胜解发心主要讲到资粮道和加行道当中的一种发心状态。有些造作的菩提心在世俗菩提心的上面就是我们先集资净障，在这个程度再慢慢降伏五毒。降伏这个贪欲、愚痴、傲慢、嗔恨、怀疑、嫉妒这些。负面的业障越来越少，正面的特质越来越显。这个是资粮道的过程。那加行道当中分了四种：暖位、顶位、忍位、世第一法位；暖位开始有一点迹象，菩提心开始变得不是那么造作，然后这个菩提心进一步到了顶位，意思是说我们把大部份的邪见、妄念、烦恼障的驱使下产生的各种怀疑啊，邪见啊都已经消失了。到顶了这些都没有了。再到忍位的时候对空性所有的理解文字般若这些都不会使你感到困惑恐惧。世第一法成就就是马上就要成就的一种状态。这个是我们今天讲到的几种部份。这个是资粮道和加行道。

然后我们说第二个清净意乐的发心是从一地到七地；然后再后面异熟的发心是从八地到十地；然后断障的发心是成佛的这种状态。所以真正到了佛地所以没有任何烦恼障碍、习气障、烦恼障、所知障。这些业障罪障都没有了。就这种状态。然后自然还有这种圆满的不断的化现种种身，三身无身这样去利益众生的特点。

最后我们分了世俗和胜义的菩提心。菩提心分为愿和行两个部份。胜义菩提心就是证悟这种空证慧而得到这种见空性而发这种菩提心的状态。所以这个就是这里面的内容。

然后受菩萨戒就是有深见广行这两种的传承，龙树菩萨传下来的这种菩萨戒的仪轨还有就是无著菩萨传下来的，这两个传承在藏地都有。所以具体的菩萨戒呢我先不讲，大体上面有很多人害怕说受戒将来犯了还要有很大的罪过。那还不如不受呢。这种想法是错的。意思是说你没有受戒你才在原地踏步，甚至是堕落当中，你能够受戒说明你还在往上攀爬，也许有时候往后滑一脚两脚，但是你还是往上走的。就像爬楼梯一样，你撑着扶手、保险绳就象戒律一样的，他不会让你掉的很远，只要你学会了怎么样去修行，所以一定要根据自己相应的修行，根据自己所求的传承，灌顶也好，法义修的戒。没有戒的话就像没有大地，没有大地我们没有办法走路，不管是车子、摩托车也好、走路也好、脚踏车也好、象马车乘的时候都没有办法往前挪动。一样的就像我们说地上走的生物没有大地的话他不能前行，那如果天空当中飞的这些没有翅膀，汽轮也好没有煽的能力也无法向前挪动。一样的一定要受了这些戒，那受这些戒佛教里面主要是分别解脱戒呀，这主要是以小乘的分为在家出家啊。出家当中分比丘、比丘尼；沙弥、沙弥尼；然后？42.38这类的。然后在家的修行里面有居士、居士尼，然后再有类似于八关斋戒啊这种的修行。所以这是小乘当中都共同有的，当然境界和发心不同，也可以把小乘的分别解脱戒内容分为：大乘、小乘、密乘。但大乘里面主要是菩萨戒为主。然后这个呢我现在修的时候以大乘菩萨戒修行的这种标准。结合当然这三个小乘分别解脱戒、大乘菩萨戒和密乘戒都可以融合在一个人身上可以有这三种戒。那还有一些密乘灌过事继部、事行、瑜伽、无上瑜伽。然后这些灌顶的人也可以密乘戒的方式来修行。所以但是意思是说我们不能因为，这个受戒要根据自己的根器。有些人还没有达到这个因缘的时候无法受密乘戒，有些人没有意乐的时候不能发大乘菩萨戒。然后因缘不到甚至昄依五戒也没办法受，所以根据自己的根器呀、意乐呀因缘来转。所以有些人说藏地都是修密的，都受了密乘戒。也不见得。当然有很多人参加灌顶啊。有些人也有密乘戒。但主要是显密大小乘都圆融的修行，就是各种各个不同的人所接触的这个法义和道路有所差别而已。所以有些人认为受戒可能是一种束缚吧？其实你要真正的了解，就像交通信号管制灯一样，你认为它是束缚你到处横冲直撞的话反而容易出问题，大家容易出问题。只有有戒律的这种交通秩序，这种系统红绿灯啊这些设置的标志一样我们所有的众生才能比较相对安全的在街道上流畅的这种运动。一样的在修行的世间当中修行的时候呢偶尔意外当中有车祸一样，偶尔有破戒的时候，但大体上面会运转的良好，有些人一生当中一点剐蹭都没有这样的也有，有些人就磕磕碰碰比较多，偶尔也有难免甚至没有搞清楚种种原因甚至破了戒后来也没有忏悔没有酬补这样的。所以主要是这个戒呢佛以种种慈悲善巧方便给予很善巧的教导。这个就是说我们受戒的时候主要看一下我们刚才说的第一个受戒有别解脱戒呀、菩萨戒、密乘戒。然后第二个受这些戒的时候有些时候是戒条允许，小乘佛教里面有开示可以吃三净肉，类似的那还有一些是不允许的，像杀生、偷盗、邪淫啊类似的。其它一些戒条比如杀盗淫妄酒都有。然后还有一些没有绝对允许，也没有绝对不允许。没有绝对允许的情况下就像比如说瑜伽师可以饮酒或者是娶太太也好，或者是吃肉也好这些看起来也没有绝对允许，但是，某些条件很圆满的人这种是允许的。意思这种人已经证悟相当高，他有能力，气脉明点的控制力达到一定境界，都已经能够不伤害众生，也不会落入贪嗔的念头里面。被贪嗔痴所左右的心态，所以这些人呢就是有特别的善巧方便，他们有这些怀摄、调伏、降伏这些能力的人做这些。所以这个是凡夫没有办法一刀切，一竿子来说这个对或者不对。有些能力的人他们没有被不允许。没有绝对不允许是这个意思。

也没有绝对允许的意思是说没有达到这些条件的时候就不允许，比如说大乘佛教的一切善恶的根本主要是看他有没有看开，有没有私心杂念这个？有没有强烈的我执我爱产生的行为？所以本身比如说偷盗是不允许的，但是如果是在纯脆的一种利他的心，在非常有必要的时候佛也是有这种善巧方便，他的目的是能够看具体什么情况？具体的情况是必须的，这个有很细致的差别，所以以前有这个黑茅，短茅黑人杀五百商船的故事吗，曾经有释迦牟尼佛过去的某一世，无法劝解一个人毒害五百个商家，他思来想去劝不住这个人，最后说我杀死他我会下地狱，那我就下吧。但是他造业的话杀死五百个人将来如何去背这么大的业？而且我杀了这个人我有业我也会下去，但是我也救了五百个生命，这也相当于没有让想要杀人的人背那么大的业，那么大的罪。所以因为这种纯脆的发心，他和这个人本来无冤无仇，但是这种发心使他积累很大的资粮。所以一样的，这类的没有绝对不允许，你要看具体的情况。就像以前有一个，偷窃一样不是为了自己，是完全为了救其他人的生命。说谎也是一样的，不是为了自己的小面子呀或者隐瞒一些东西呀，说我这是很善巧的，不是。他是一定很诚心的利益他人，而且有智慧。基本上判断上面这不是一个自欺欺人的判断。没有绝对允许的，就像我们刚才说的瑜伽师的例子一样。就是说这么一些状况，有允许的有不允许的，没有绝对允许也没有绝对允许的这种。然后如果就是说受了这些戒破了以后怎么办呢？其实不要害怕，意思是说不要当成一种束缚，万一破了以后再也没有办法了也不是，每一个分别解脱戒呀，有些甚至在藏传佛教里也好还俗的时候如果先舍了戒以后还可以再受戒、再出家，类似的他们都有这种补救的部份。 像大乘佛教的菩萨戒呢可以在上师三宝面前自受也可以，其他人授也可以。 出家人的戒必须由戒和尚啊 这些见证这类的，总的来说菩提心的这些各种失去破了某些菩萨戒，退失一些信心这样的时候以后也可以很快补。这个呢你不断走的当中也许你可能往后滑一脚，但你身上有保险绳，旁边有扶梯你可以很快抓住，你还可以继续往前走，所以这个比一点不受戒好像很安全很自在，其实不是，你一直都没有进步，其他人不断完善当中，虽然会出现各别的情况，但是他还在进步当中，就像一些人什么事都不做，和有些人做事会错一些，但是最后在做事的错误当中学习和改善的人会胜利。所以一样的，受戒不要当做一种苦差事，而是当做解脱道上的救命绳，或者是高速路上的护栏。出事的时候不至于让你付出生命的代价。还是在走解脱道，他不是一种束缚你的，而是牵引你走向一种解脱的力量。

破戒的原因也是有四种：第一个是受戒的时候没有看里面的内容，戒条没看，灌顶以后戒条也没有看。菩萨戒受了以后也没有看菩萨戒的戒条。分别解脱戒的内容也没有看。居士戒出家戒这些差别也没有看细分，所以不知道在犯，所以在一种混沌比较迷乱的状态下犯的戒。还有一种知道自己在犯戒，但是不相信犯戒以后会有那么大的后果。在疑惑的状态下犯的戒。还有第三种呢自己也知道在犯戒，也相信有后果，但是因为控制不住，因为贪心啊嗔心啊很重，所以没控制住在这种情况下犯的戒。然后第四种是一种无始来的习气，不知不觉就犯了戒。所以有可能我们里面有没有记住戒条的话是不明理犯戒，然后怀疑当中犯戒；明知但是情绪泛滥或者无明犯业障，就是我们有时候说的犯业障而堕罪这种犯的戒，以至于就是我们也在这种习气所转，我们把世间法带到佛法当中然后又和佛法的这种行为和世间法的行为搞不清楚。不懂取舍，混在一起，不知不觉当中又犯了戒，这种习气障的这种戒。那这些万一犯了呢？就是意思说这些允许不允许？没有绝对允许也没有绝对不允许这些当中没有搞清楚。犯的时候可以酬补，可以忏悔。通过忏悔，这些忏悔的仪轨啊你可以读三十五佛忏啊；金刚萨埵修法仪轨啊很普遍吗；现在还有十方除障啊；还有无垢忏悔续啊；念诵它们的方式来做忏悔，这样很多内心的这种过失也会重新步步走到新的人生。就像今天错失一个机会的话明天还有机会，下一个时段还有机会。这样子不断上进的一个过程，所以就是说所有的罪业有一个好处就是他的功德就是能够被忏悔清净。所以我们还会在菩提心或者密乘戒上面多多少少还会犯一些，但是很快不过夜就会忏悔，像阿底峡尊者讲的一样，小乘戒的时候他不破戒，分别解脱戒他根本不破戒没问题。大乘菩萨戒的时候偶尔会犯一次戒。密乘戒当中他犯的很多了，说念头上像这种天空中飘下的雪一样。但是他说我没有和破戒睡过一个晚上，就是说破戒以后不忏悔过一个晚上他从来没有。他不断的积极的及时的马上快速的酬补。所以说时间拖的越长越凝固，像伤疤一样，很多习性越来越增长，其它负面的习性。所以一定要尽量早一点的忏悔和转换。

那今天我们就到这里。

此福已得一切智，摧伏一切过患敌。

生老病死如波涛，愿渡有海诸有情。

然后我们每一个周末的课程希望大家把前面没有听的应该补上，好好去听一下，花一点时间很值得。听的时候尽量一次性听完。很多能够反复听的人应该很少，这样子的情况下如果有的话很随喜。如果没有尽量把手边的、嘴边的、嘴里的话，嚼的东西放下，就是动来动去跑来跑去的这些习惯放下，专注在上面，心念也专注在听，甚至做一些笔记，这样去听的话会进步。根据这个笔记和所记忆的内容再进一步去静虑，就是在禅定当中思维，一个靠记忆，另外一个是靠理解，消化的一个部份。最后产生一些对自己的一种，如果我比较这个教法和我是针对，比如华智仁波切专门给我讲这个法的话我应该怎么样去修？怎么样去调整？怎么样看到我自己的不足和需要提升的部份？然后怎么样让心契入法，让法契入道，这个过程怎么修持这个当中好好思维，最后在这个见解当中好好去每日的行持这些内容。所以这样子的话坐上坐下都有修行的一个过程。这样进步也会比较快。所以祝大家周末愉快！扎西得乐！